
Azione Cattolica dei Ragazzi 

Diocesi di Vallo della Lucania 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

facciamo SPAZIO alla PACE 

 

 

Sussidio in preparazione alla  

Marcia della Pace 
 

 

 

Agropoli, 7 febbraio 2026 
 



Si rinnova l’appuntamento, ormai ventennale, della Marcia della Pace, organizzato 
dall’Azione Cattolica della Diocesi di Vallo della Lucania e rivolto a bambini, ragazzi, 
giovani e adulti. 
E’ un momento per ritrovarsi insieme, come una grande famiglia, per gridare forte 
che la pace è importante, che va costruita e difesa, giorno per giorno, con l’impegno 
di tutti. Ma è anche un momento di festa, pieno di colori, gioia, canti, balli, attività di 
animazione, perché la pace è bella e noi vogliamo annunciarla attraverso la bellezza 
e la gioia. 
L’iniziativa nasce dall’Azione Cattolica, ma è aperta a chiunque voglia partecipare: 
Parrocchie, gruppi di Catechismo, Famiglie. 
La Marcia della Pace di quest’anno si terrà ad Agropoli, Sabato 7 Febbraio 2026 e, 
riprendendo il tema dell’Iniziativa annuale dell’ACR di quest’anno, C’è spazio per te, 
avrà come titolo “facciamo SPAZIO alla PACE”: guardato dallo spazio il pianeta Terra 
non ha confini, né divisioni: è una distesa di colori, mari e terre intrecciate, abitate 
da un’unica grande famiglia umana. Vista “dall’alto” , metafora di uno sguardo che 
supera confini e barriere, la Terra appare come un’unica comunità.  
Guardare dallo spazio è dunque un invito a cambiare punto di vista, a superare ciò 
che separa e a riscoprire ciò che unisce. È un esercizio di pace che si traduce nella 
capacità di guardare le cose con occhi nuovi anche nelle incomprensioni e nei 
conflitti quotidiani. 
La pace non è un ideale lontano: è un orizzonte che può diventare realtà quando 
accogliamo lo sguardo dell’altro, superiamo divisioni e riconosciamo che ogni essere 
umano è chiamato a far parte di una famiglia comune. 
 
Papa Leone XIV ci ha ricordato che «La pace è un cammino e Dio cammina con voi».  
Il senso della Marcia della Pace diventa, quindi, ancora più esplicito. 
C’è spazio per tutti! 
Vi aspettiamo tutti! 
Per camminare insieme e testimoniare che la Pace è possibile: non è un ideale 
lontano; cammina sulle nostre gambe, parla con le nostre voci, si costruisce con le 
nostre vite! 
 
 
Infine, come ogni anno, l’ACR lancia anche un’iniziativa di pace, che quest’anno 
sosterrà le iniziative “Educare: strada per la pace” e “Una carezza per la Terra Santa”, 
due importanti progetti attraverso i quali la Custodia di Terra Santa porta avanti il 
suo impegno educativo e comunitario a favore di giovani e famiglie che vivono le 
pesanti conseguenze di uno stato perenne di conflitto. Per sostenere questi progetti, 
l’ACR ha realizzato delle spille/pins che possono essere ordinate e acquistate, ed il 
cui ricavato andrà interamente per i due progetti della Terra Santa 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

  



IL PROGETTO DI PACE 2026 
 

Progetto di solidarietà - Custodia di Terra Santa 
 
L’iniziativa di pace 2026, Terra in Pace, sosterrà Educare: strada per la 

pace e Una carezza per la Terra Santa, due importanti progetti attraverso i 

quali la Custodia di Terra 

Santa porta avanti il suo impegno educativo e comunitario a favore di 

giovani e famiglie che vivono le pesanti conseguenze di uno stato perenne 

di conflitto. 

In particolare, attraverso Educare: strada per la pace, i frati francescani 

della Custodia di Terra Santa sono al servizio dei giovani per dare loro una 

formazione e aiutarli a costruire una nuova società improntata ai valori 

della pace e della convivenza. Il progetto oggi conta 20 scuole che vedono 

coinvolti circa 12.000 studenti a cui si aggiungono un migliaio tra 

insegnanti e impiegati, in Israele, nei territori palestinesi, in Giordania e a 

Cipro. Una particolarità delle scuole della Custodia di Terra Santa è quella 

di favorire un ambiente dove cristiani e musulmani studiano nelle stesse 

classi, e quindi crescono insieme, imparano a conoscersi e a rispettarsi. 

Una cura particolare viene rivolta proprio all’aspetto della convivenza, sia 

nelle ore vissute in classe, sia nelle altre attività. Anche per favorire questo 

aspetto le scuole si sono dotate nel tempo di spazi ricreativi, in cui i 

ragazzi possono praticare sport e attività ludiche. La Custodia di Terra 

Santa si impegna a preservare l’accesso all'istruzione e all’educazione da 

parte di tutti gli studenti anche i più svantaggiati per consentire loro di 

costruire un futuro migliore e coltivare la bellezza di vivere insieme agli 

altri rispettando e accogliendo le diversità di ciascuno. La guerra ha  

condizionato e sta condizionando fortemente le vite dei ragazzi iscritti agli 

Istituti della Custodia di Terra Santa: nei brevi periodi in cui gli studenti 

hanno potuto frequentare hanno manifestato dolore, paura, ansia, rabbia,  

senso di ribellione e protesta. La guerra è arrivata inevitabilmente anche 

tra i banchi e la scuola costituisce soprattutto in queste circostanze uno 

strumento fondamentale di accompagnamento e di sostegno per le giovani 

generazioni. 

Una carezza per la Terra Santa desidera, invece, dare un sostegno concreto 

di vicinanza a chi oggi vive con fatica nell’amata Terra Santa. Si  

preoccupa infatti di provvedere nell’emergenza alle cure mediche e 

sanitarie di oltre 1500 famiglie che ogni mese vengono aiutate attraverso le 



Caritas parrocchiali a Betlemme, Gerusalemme, Nazareth e Gerico; 

assicura l’istruzione ad oltre 3500 bambini studenti delle scuole della 

Custodia di Terra Santa anche quando le loro famiglie non possono più 

sostenere i costi dell’istruzione perché hanno perso il lavoro a causa del 

conflitto; sostiene i frati francescani nel mantenere aperti e vivi i luoghi 

della fede che rischiano di restare vuoti perché privi della presenza di 

pellegrini e dei fedeli. 

La Custodia di Terra Santa è una fraternità dell’Ordine dei Frati Minori, 

che vivendo in Terra Santa custodisce, studia e rende accoglienti i Luoghi 

dell’origine della fede cristiana, e vivendo in essi annuncia le meraviglie 

dell’amore dell’Altissimo e onnipotente e Buon Signore che Qui ha voluto 

farsi uomo come noi per la salvezza di tutti gli uomini 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



INDICAZIONI TECNICHE PER LA 

MARCIA DELLA PACE DIOCESANA 
 

Luogo: Agropoli 

Accoglienza: campetto adiacente chiesa “S. Cuore” (verrà inviata posizione) 

Conclusione: Chiesa “S. Maria delle Grazie” 

Data: sabato 7 febbraio 2026 

Orario: dalle 15,30 alle 18,30  

 

Ogni parrocchia deve comunicare, quanto prima, la propria 

partecipazione alla Marcia e comunque ENTRO E NON OLTRE 

DOMENICA 1 febbraio, contattando uno dei numeri presenti sulla 

locandina, e indicando il NUMERO (anche approssimativo) dei 

bambini/ragazzi/ giovani partecipanti (per dare l’opportunità agli 

organizzatori di preparare il materiale occorrente in numero sufficiente)  

Quota di partecipazione: 1 €, per ciascun bambino/ragazzo/giovane 

partecipante (per aiutare a sostenere le spese per la realizzazione della 

Marcia)  

 

NB in caso di cattivo tempo, la manifestazione si svolgerà ugualmente. 

Luoghi e attività verranno tempestivamente comunicati.  

 

Ogni parrocchia dovrà portare:  

- Cartello con nome della parrocchia  

- Bandiere, striscioni, cartelli e slogan a propria fantasia sul tema della 

pace 

- stella stampata su cartoncino giallo formato A3 (vd allegato 1) con il 

nome della parrocchia 

 

Ogni bambino/ragazzo partecipante dovrà portare con sé:  

- 2 stelle (vd allegato 2) con su scritto il proprio nome: una da appendere 

al collo (quindi munita di laccio) e una da attaccare al “cielo” al momento 

dell’accoglienza  

- qualcosa di rumoroso da utilizzare durante la marcia (maracas,tamburelli, 

ecc ecc) 

- bandierine, nastri o palloncini che richiamano i colori della pace 



 

ALLEGATO 1 DA STAMPARE IN FORMATO A3 

 

 

 

 

 

 



ALLEGATO 2 DA STAMPARE IN FORMATO A4 



PER APPROFONDIRE 

 

MESSAGGIO DI SUA SANTITÀ LEONE XIV 

PER LA LIX GIORNATA MONDIALE DELLA PACE 
 

“La pace sia con te!”. 

Questo antichissimo saluto, ancora oggi quotidiano in molte culture, la sera di Pasqua si è riempito 

di nuovo vigore sulle labbra di Gesù risorto. «Pace a voi» ( Gv 20,19.21) è la sua Parola che non 

soltanto augura, ma realizza un definitivo cambiamento in chi la accoglie e così in tutta la realtà. 

Per questo i successori degli Apostoli danno voce ogni giorno e in tutto il mondo alla più silenziosa 

rivoluzione: “La pace sia con voi!”. Fin dalla sera della mia elezione a Vescovo di Roma, ho voluto 

inserire il mio saluto in questo corale annuncio. E desidero ribadirlo: questa è la pace del Cristo 

risorto, una pace disarmata e una pace disarmante, umile e perseverante. Proviene da Dio, Dio che 

ci ama tutti incondizionatamente. [1] 

La pace di Cristo risorto 

Ad aver vinto la morte e abbattuto i muri di separazione fra gli esseri umani (cfr Ef 2,14) è il Buon 

Pastore, che dà la vita per il gregge e che ha molte pecore al di là del recinto dell’ovile 

(cfr Gv 10,11.16): Cristo, nostra pace. La sua presenza, il suo dono, la sua vittoria riverberano nella 

perseveranza di molti testimoni, per mezzo dei quali l’opera di Dio continua nel mondo, diventando 

persino più percepibile e luminosa nell’oscurità dei tempi. 

Il contrasto fra tenebre e luce, infatti, non è soltanto un’immagine biblica per descrivere il travaglio 

da cui sta nascendo un mondo nuovo: è un’esperienza che ci attraversa e ci sconvolge in rapporto 

alle prove che incontriamo, nelle circostanze storiche in cui ci troviamo a vivere. Ebbene, vedere la 

luce e credere in essa è necessario per non sprofondare nel buio. Si tratta di un’esigenza che i 

discepoli di Gesù sono chiamati a vivere in modo unico e privilegiato, ma che per molte vie sa 

aprirsi un varco nel cuore di ogni essere umano. La pace esiste, vuole abitarci, ha il mite potere di 

illuminare e allargare l’intelligenza, resiste alla violenza e la vince. La pace ha il respiro dell’eterno: 

mentre al male si grida “basta”, alla pace si sussurra “per sempre”. In questo orizzonte ci ha 

introdotti il Risorto. In questo presentimento vivono le operatrici e gli operatori di pace che, nel 

dramma di quella che Papa Francesco ha definito “terza guerra mondiale a pezzi”, ancora resistono 

alla contaminazione delle tenebre, come sentinelle nella notte. 

Il contrario, cioè dimenticare la luce, è purtroppo possibile: si perde allora di realismo, cedendo a 

una rappresentazione del mondo parziale e distorta, nel segno delle tenebre e della paura. Non sono 

pochi oggi a chiamare realistiche le narrazioni prive di speranza, cieche alla bellezza altrui, 

dimentiche della grazia di Dio che opera sempre nei cuori umani, per quanto feriti dal peccato. 

Sant’Agostino esortava i cristiani a intrecciare un’indissolubile amicizia con la pace, affinché, 

custodendola nell’intimo del loro spirito, potessero irradiarne tutt’intorno il luminoso calore. Egli, 

indirizzandosi alla sua comunità, così scriveva: «Se volete attirare gli altri alla pace, abbiatela voi 

per primi; siate voi anzitutto saldi nella pace. Per infiammarne gli altri dovete averne voi, all’interno, 

il lume acceso». [2] 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/francesco/it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn2


Sia che abbiamo il dono della fede, sia che ci sembri di non averlo, cari fratelli e sorelle, apriamoci 

alla pace! Accogliamola e riconosciamola, piuttosto che considerarla lontana e impossibile. Prima di 

essere una meta, la pace è una presenza e un cammino. Seppure contrastata sia dentro sia fuori di 

noi, come una piccola fiamma minacciata dalla tempesta, custodiamola senza dimenticare i nomi e 

le storie di chi ce l’ha testimoniata. È un principio che guida e determina le nostre scelte. Anche nei 

luoghi in cui rimangono soltanto macerie e dove la disperazione sembra inevitabile, proprio oggi 

troviamo chi non ha dimenticato la pace. Come la sera di Pasqua Gesù entrò nel luogo dove si 

trovavano i discepoli, impauriti e scoraggiati, così la pace di Cristo risorto continua ad attraversare 

porte e barriere con le voci e i volti dei suoi testimoni. È il dono che consente di non dimenticare il 

bene, di riconoscerlo vincitore, di sceglierlo ancora e insieme. 

Una pace disarmata 

Poco prima di essere catturato, in un momento di intensa confidenza, Gesù disse a quelli che erano 

con Lui: «Vi lascio la pace, vi do la mia pace. Non come la dà il mondo, io la do a voi». E subito 

aggiunse: «Non sia turbato il vostro cuore e non abbia timore» (Gv 14,27). Il turbamento e il timore 

potevano riguardare, certo, la violenza che si sarebbe presto abbattuta su di Lui. Più profondamente, 

i Vangeli non nascondono che a sconcertare i discepoli fu la sua risposta non violenta: una via che 

tutti, Pietro per primo, gli contestarono, ma sulla quale fino all’ultimo il Maestro chiese di seguirlo. 

La via di Gesù continua a essere motivo di turbamento e di timore. E Lui ripete con fermezza a chi 

vorrebbe difenderlo: «Rimetti la spada nel fodero» (Gv 18,11; cfr Mt 26,52). La pace di Gesù 

risorto è disarmata, perché disarmata fu la sua lotta, entro precise circostanze storiche, politiche, 

sociali. Di questa novità i cristiani devono farsi, insieme, profeticamente testimoni, memori delle 

tragedie di cui troppe volte si sono resi complici. La grande parabola del giudizio universale invita 

tutti i cristiani ad agire con misericordia in questa consapevolezza (cfr Mt 25,31-46). E nel farlo, 

essi troveranno al loro fianco fratelli e sorelle che, per vie diverse, hanno saputo ascoltare il dolore 

altrui e si sono interiormente liberati dall’inganno della violenza. 

Sebbene non siano poche, oggi, le persone col cuore pronto alla pace, un grande senso di impotenza 

le pervade di fronte al corso degli avvenimenti, sempre più incerto. Già Sant’Agostino, in effetti, 

segnalava un particolare paradosso: «Non è difficile possedere la pace. È, al limite, più difficile 

lodarla. Se la vogliamo lodare, abbiamo bisogno di avere capacità che forse ci mancano; andiamo in 

cerca delle idee giuste, soppesiamo le frasi. Se invece la vogliamo avere, essa è lì, a nostra portata 

di mano e possiamo possederla senza alcuna fatica». [3] 

Quando trattiamo la pace come un ideale lontano, finiamo per non considerare scandaloso che la si 

possa negare e che persino si faccia la guerra per raggiungere la pace. Sembrano mancare le idee 

giuste, le frasi soppesate, la capacità di dire che la pace è vicina. Se la pace non è una realtà 

sperimentata e da custodire e da coltivare, l’aggressività si diffonde nella vita domestica e in quella 

pubblica. Nel rapporto fra cittadini e governanti si arriva a considerare una colpa il fatto che non ci 

si prepari abbastanza alla guerra, a reagire agli attacchi, a rispondere alle violenze. Molto al di là del 

principio di legittima difesa, sul piano politico tale logica contrappositiva è il dato più attuale in una 

destabilizzazione planetaria che va assumendo ogni giorno maggiore drammaticità e imprevedibilità. 

Non a caso, i ripetuti appelli a incrementare le spese militari e le scelte che ne conseguono sono 

presentati da molti governanti con la giustificazione della pericolosità altrui. Infatti, la forza 

dissuasiva della potenza, e, in particolare, la deterrenza nucleare, incarnano l’irrazionalità di un 

rapporto tra popoli basato non sul diritto, sulla giustizia e sulla fiducia, ma sulla paura e sul dominio 

della forza.  «In conseguenza – come già scriveva dei suoi tempi San Giovanni XXIII – gli esseri 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn3
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it.html


umani vivono sotto l’incubo di un uragano che potrebbe scatenarsi ad ogni istante con una 

travolgenza inimmaginabile. Giacché le armi ci sono; e se è difficile persuadersi che vi siano 

persone capaci di assumersi la responsabilità delle distruzioni e dei dolori che una guerra 

causerebbe, non è escluso che un fatto imprevedibile ed incontrollabile possa far scoccare la 

scintilla che metta in moto l’apparato bellico». [4] 

Ebbene, nel corso del 2024 le spese militari a livello mondiale sono aumentate del 9,4% rispetto 

all’anno precedente, confermando la tendenza ininterrotta da dieci anni e raggiungendo la cifra di 

2.718 miliardi di dollari, ovvero il 2,5% del PIL mondiale. [5] Per di più, oggi alle nuove sfide pare 

si voglia rispondere, oltre che con l’enorme sforzo economico per il riarmo, con un riallineamento 

delle politiche educative: invece di una cultura della memoria, che custodisca le consapevolezze 

maturate nel Novecento e non ne dimentichi i milioni di vittime, si promuovono campagne di 

comunicazione e programmi educativi, in scuole e università, così come nei media, che diffondono 

la percezione di minacce e trasmettono una nozione meramente armata di difesa e di sicurezza. 

Tuttavia, «chi ama veramente la pace ama anche i nemici della pace». [6] Così Sant’Agostino 

raccomandava di non distruggere i ponti e di non insistere col registro del rimprovero, preferendo la 

via dell’ascolto e, per quanto possibile, dell’incontro con le ragioni altrui. Sessant’anni fa, 

il Concilio Vaticano II si concludeva nella consapevolezza di un urgente dialogo fra Chiesa e mondo 

contemporaneo. In particolare, la Costituzione Gaudium et spes portava l’attenzione sull’evoluzione 

della pratica bellica: «Il rischio caratteristico della guerra moderna consiste nel fatto che essa offre 

quasi l’occasione a coloro che posseggono le più moderne armi scientifiche di compiere tali delitti e, 

per una certa inesorabile concatenazione, può sospingere le volontà degli uomini alle più atroci 

decisioni. Affinché dunque non debba mai più accadere questo in futuro, i vescovi di tutto il mondo, 

ora riuniti, scongiurano tutti, in modo particolare i governanti e i supremi comandanti militari, a 

voler continuamente considerare, davanti a Dio e davanti all’umanità intera, l’enorme peso della 

loro responsabilità». [7] 

Nel ribadire l’appello dei Padri conciliari e stimando la via del dialogo come la più efficace ad ogni 

livello, constatiamo come l’ulteriore avanzamento tecnologico e l’applicazione in ambito militare 

delle intelligenze artificiali abbiano radicalizzato la tragicità dei conflitti armati. Si va persino 

delineando un processo di deresponsabilizzazione dei leader politici e militari, a motivo del 

crescente “delegare” alle macchine decisioni riguardanti la vita e la morte di persone umane. È una 

spirale distruttiva, senza precedenti, dell’umanesimo giuridico e filosofico su cui poggia e da cui è 

custodita qualsiasi civiltà. Occorre denunciare le enormi concentrazioni di interessi economici e 

finanziari privati che vanno sospingendo gli Stati in questa direzione; ma ciò non basta, se 

contemporaneamente non viene favorito il risveglio delle coscienze e del pensiero critico. 

L’Enciclica Fratelli tutti presenta San Francesco d’Assisi come esempio di un tale risveglio: «In 

quel mondo pieno di torri di guardia e di mura difensive, le città vivevano guerre sanguinose tra 

famiglie potenti, mentre crescevano le zone miserabili delle periferie escluse. Là Francesco 

ricevette dentro di sé la vera pace, si liberò da ogni desiderio di dominio sugli altri, si fece uno degli 

ultimi e cercò di vivere in armonia con tutti». [8] È una storia che vuole continuare in noi, e che 

richiede di unire gli sforzi per contribuire a vicenda a una pace disarmante, una pace che nasce 

dall’apertura e dall’umiltà evangelica. 

Una pace disarmante 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn6
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn7
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn8


La bontà è disarmante. Forse per questo Dio si è fatto bambino. Il mistero dell’Incarnazione, che ha 

il suo punto di più estremo abbassamento nella discesa agli inferi, comincia nel grembo di una 

giovane madre e si manifesta nella mangiatoia di Betlemme. «Pace in terra» cantano gli angeli, 

annunciando la presenza di un Dio senza difese, dal quale l’umanità può scoprirsi amata soltanto 

prendendosene cura (cfr Lc 2,13-14). Nulla ha la capacità di cambiarci quanto un figlio. E forse è 

proprio il pensiero ai nostri figli, ai bambini e anche a chi è fragile come loro, a trafiggerci il cuore 

(cfr At 2,37). Al riguardo, il mio venerato Predecessore scriveva che «la fragilità umana ha il potere 

di renderci più lucidi rispetto a ciò che dura e a ciò che passa, a ciò che fa vivere e a ciò che uccide. 

Forse per questo tendiamo così spesso a negare i limiti e a sfuggire le persone fragili e ferite: hanno 

il potere di mettere in discussione la direzione che abbiamo scelto, come singoli e come 

comunità». [9] 

Giovanni XXIII introdusse per primo la prospettiva di un disarmo integrale, che si può affermare 

soltanto attraverso il rinnovamento del cuore e dell’intelligenza. Così scriveva nella Pacem in terris: 

«Occorre riconoscere che l’arresto agli armamenti a scopi bellici, la loro effettiva riduzione, e, a 

maggior ragione, la loro eliminazione sono impossibili o quasi, se nello stesso tempo non si 

procedesse ad un disarmo integrale; se cioè non si smontano anche gli spiriti, adoprandosi 

sinceramente a dissolvere, in essi, la psicosi bellica: il che comporta, a sua volta, che al criterio 

della pace che si regge sull’equilibrio degli armamenti, si sostituisca il principio che la vera pace si 

può costruire soltanto nella vicendevole fiducia. Noi riteniamo che si tratti di un obiettivo che può 

essere conseguito. Giacché esso è reclamato dalla retta ragione, è desideratissimo, ed è della più alta 

utilità». [10] 

È questo un servizio fondamentale che le religioni devono rendere all’umanità sofferente, vigilando 

sul crescente tentativo di trasformare in armi persino i pensieri e le parole. Le grandi tradizioni 

spirituali, così come il retto uso della ragione, ci fanno andare oltre i legami di sangue o etnici, oltre 

quelle fratellanze che riconoscono solo chi è simile e respingono chi è diverso. Oggi vediamo come 

questo non sia scontato. Purtroppo, fa sempre più parte del panorama contemporaneo trascinare le 

parole della fede nel combattimento politico, benedire il nazionalismo e giustificare religiosamente 

la violenza e la lotta armata. I credenti devono smentire attivamente, anzitutto con la vita, queste 

forme di blasfemia che oscurano il Nome Santo di Dio. Perciò, insieme all’azione, è più che mai 

necessario coltivare la preghiera, la spiritualità, il dialogo ecumenico e interreligioso come vie di 

pace e linguaggi dell’incontro fra tradizioni e culture. In tutto il mondo è auspicabile che «ogni 

comunità diventi una “casa della pace”, dove si impara a disinnescare l’ostilità attraverso il dialogo, 

dove si pratica la giustizia e si custodisce il perdono». [11] Oggi più che mai, infatti, occorre 

mostrare che la pace non è un’utopia, mediante una creatività pastorale attenta e generativa. 

D’altra parte, ciò non deve distogliere l’attenzione di tutti dall’importanza della dimensione politica. 

Quanti sono chiamati a responsabilità pubbliche nelle sedi più alte e qualificate, «considerino a 

fondo il problema della ricomposizione pacifica dei rapporti tra le comunità politiche su piano 

mondiale: ricomposizione fondata sulla mutua fiducia, sulla sincerità nelle trattative, sulla fedeltà 

agli impegni assunti. Scrutino il problema fino a individuare il punto donde è possibile iniziare 

l’avvio verso intese leali, durature, feconde». [12]È la via disarmante della diplomazia, della 

mediazione, del diritto internazionale, smentita purtroppo da sempre più frequenti violazioni di 

accordi faticosamente raggiunti, in un contesto che richiederebbe non la delegittimazione, ma 

piuttosto il rafforzamento delle istituzioni sovranazionali. 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn12


Oggi, la giustizia e la dignità umana sono più che mai esposte agli squilibri di potere tra i più forti. 

Come abitare un tempo di destabilizzazione e di conflitti liberandosi dal male? Occorre motivare e 

sostenere ogni iniziativa spirituale, culturale e politica che tenga viva la speranza, contrastando il 

diffondersi di «atteggiamenti fatalistici, come se le dinamiche in atto fossero prodotte da anonime 

forze impersonali e da strutture indipendenti dalla volontà umana». [13] Se infatti «il modo migliore 

per dominare e avanzare senza limiti è seminare la mancanza di speranza e suscitare la sfiducia 

costante, benché mascherata con la difesa di alcuni valori», [14] a una simile strategia va opposto lo 

sviluppo di società civili consapevoli, di forme di associazionismo responsabile, di esperienze di 

partecipazione non violenta, di pratiche di giustizia riparativa su piccola e su larga scala. Lo 

evidenziava già con chiarezza Leone XIII nell’Enciclica Rerum novarum: «Il sentimento della 

propria debolezza spinge l’uomo a voler unire la sua opera all’altrui. La Scrittura dice: È meglio 

essere in due che uno solo; perché due hanno maggior vantaggio nel loro lavoro. Se uno cade, è 

sostenuto dall’altro. Guai a chi è solo; se cade non ha una mano che lo sollevi ( Eccl 4,9-10). E 

altrove: il fratello aiutato dal fratello è simile a una città fortificata ( Prov 18,19)». [15] 

Possa essere questo un frutto del Giubileo della Speranza, che ha sollecitato milioni di esseri umani 

a riscoprirsi pellegrini e ad avviare in sé stessi quel disarmo del cuore, della mente e della vita cui 

Dio non tarderà a rispondere adempiendo le sue promesse: «Egli sarà giudice fra le genti e arbitro 

fra molti popoli. Spezzeranno le loro spade e ne faranno aratri, delle loro lance faranno falci; una 

nazione non alzerà più la spada contro un’altra nazione, non impareranno più l’arte della guerra. 

Casa di Giacobbe, venite, camminiamo nella luce del Signore» (Is 2,4-5). 

Dal Vaticano, 8 dicembre 2025 

LEONE PP. XIV 

 

dalla LETTERA DEL SANTO PADRE LEONE XIV AI MINISTRI GENERALI DELLA 

CONFERENZA DELLA FAMIGLIA FRANCESCANA IN OCCASIONE DELL'APERTURA 

DELL'VIII CENTENARIO DELLA MORTE DI S. FRANCESCO D'ASSISI  

All’inizio della sua vita evangelica, aveva ascoltato una chiamata: «Il Signore mi rivelò che 

dicessimo questo saluto: “Il Signore ti dia pace”» [1]. Con queste parole essenziali, consegna ai suoi 

Frati e a ogni credente lo stupore interiore che il Vangelo aveva portato nella sua esistenza: la pace è 

la somma di tutti i beni di Dio, un dono che scende dall’Alto. Che illusione sarebbe pensare di 

costruirla con le sole forze umane! E tuttavia è un dono attivo, da accogliere e vivere ogni 

giorno [2]. 

È lo stesso saluto che la sera di Pasqua il Signore risorto rivolge ai suoi discepoli, spaventati e 

chiusi nel cenacolo: «Pace a voi» [3]. Non è una formula di cortesia, ma l’annuncio certo della 

vittoria di Cristo sulla morte. Come la voce degli Angeli nella notte di Natale – «Gloria a Dio nel 

più alto dei cieli e sulla terra pace agli uomini che egli ama» [4] – così la pace che il Padre Serafico 

annuncia è quella che Cristo stesso ha fatto risuonare fra cielo e terra. 

In quest’epoca, segnata da tante guerre che sembrano interminabili, da divisioni interiori e sociali 

che creano sfiducia e paura, egli continua a parlare. Non perché offra soluzioni tecniche, ma perché 

la sua vita indica la sorgente autentica della pace. 

La visione francescana della pace non si limita alle relazioni tra gli esseri umani, ma abbraccia 

l’intero creato. Francesco, che chiama il sole «fratello» e la luna «sorella», che riconosce in ogni 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/it/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn15
https://www.iubilaeum2025.va/it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/letters/2026/documents/20260107-lettera-morte-sf.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/letters/2026/documents/20260107-lettera-morte-sf.html#_ftn2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/letters/2026/documents/20260107-lettera-morte-sf.html#_ftn3
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/letters/2026/documents/20260107-lettera-morte-sf.html#_ftn4


creatura un riflesso della bellezza divina, ci ricorda che la pace deve estendersi a tutta la famiglia 

del Creato. Tale intuizione risuona con particolare urgenza nel nostro tempo, quando la casa comune 

è minacciata e geme sotto lo sfruttamento. La pace con Dio, la pace tra gli uomini e con il Creato 

sono dimensioni inseparabili di un’unica chiamata alla riconciliazione universale. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


